

DOI: 10.6256/FWGS.2016.104.42

# 女性在客家喪禮的性別階序: 以苗栗地區為例

文 | 黃雅鈴 | 國立中央大學客家社會文化研究所碩士

圖 | 編輯部提供

## 一、前言

「禮俗」會因時間消逝與時代變 遷,產生不同的樣貌與型態,如同筆 者母親常說的一句話:「東西是死的、 人是活的」,正因為喪禮是由活著的 人為往生者舉辦的畢業典禮,也因應 社會變遷中時代的風潮與人的價值觀 轉變,使得喪禮有了不同於傳統的繁 複樣貌,而呈現出現代的簡化與更新。 臺灣最早由農業社會進入到工商業社 會、科技化時代,城鄉發展與社會人 口流動幅度漸大,同時盛行小家庭制 度, 傳統父權體制在性別思潮與現代 社會發展衝擊下逐漸發生變化,客家 女性也在此一社會思潮變化中,展現 出有別於傳統女性的面貌。筆者以從 小生長的家鄉為探討範圍, 觀察女性 在喪禮中的階序及轉變,發現女性在 喪禮中除了有抗爭、妥協外,仍受到 了父權紅利的影響。

## 二、慎終追遠——傳統客家喪禮

以一般客家喪禮而言,按照正規 程序親,有人在家中臨終之際,遠親 近鄰與家人都應盡可能的趕至身邊, 由親人將其移至廳堂,頭朝內、腳朝 外,男性擺放置左、女性在右,即所 謂的「壽終正寢」與「壽終內寢」。 往生後,若往生者是女性,則需前往 外家報喪,但現在科技與網際網路發 達,皆以電話或其他方式報喪。此時 往生者暫擺放於家中,接著開始喪葬 儀式,親屬邊哀嚎哭泣、邊燒銀紙, 在往生者的腳邊擺放腳尾燈、供奉腳 尾飯。未入殮前,親屬輪流守夜,以 防貓狗蚊蟲碰觸到屍體。

入殮時需乞水以供浴身用,再由專 業人員或家中親人負責替換壽衣。待喪 家購入棺材後,在棺材內放入草紙、茶 葉和陪葬物品,然後抬屍放入,再由法 師念經做法事超渡亡靈,進行封棺。接 著棺木放置廳內並設靈位,擺放桌椅, 以白布蓋桌,桌上放置香燭、茶酒、飯 菜,每日早晚祭拜至百日除靈為止。在 做功德時,通常由法師或僧尼主持,一 般有開冥路、道場科儀(做齋)作七法 事,佛道教對作七的解釋各有說法,但 其意義都是為逝者超渡解脫。接著行祭 奠,祭儀行三獻禮,之後進行紙紮祭品 燒化儀式。至出殯當日,移靈於門前, 由孝子背木主,跪在靈柩前,主祭者拿 毛筆進行點主(木主牌原為王字,加一 點後成為主字),接著有告別式行家 奠、公奠禮,再來於封棺儀式後由孝子 捧斗、執銘旌準備發引,鳴炮送葬,此 時媳婦與女兒「拿火把」引路至葬地或 火化場,親屬沿途哀號,表達悲痛。之 後行至墓地下葬或進行火化,喪禮的整 個過程即結束。

## 三、女性的地位:內家還是外家?

女性在婚姻的文化體系中,依據 婚姻關係而分為內家與外家,此分 別可以看到父權紅利也參隱其中<sup>1</sup>。 在現代社會文化脈絡中,傳統的性別分工將男性分配到出外工作、女性被視為處理家務、女性被視為處理家務、細項的角色,在傳統喪禮中的性別分工與配置亦是如此。然而隨著性別平等意識的普遍,傳統的性別配置與分工有所鬆動,女性在喪禮中亦能成為主導者或在儀式禮俗中擔任執行者。

在民俗文化與性別分工的交錯中, 女性依據不同的儀式行為與習俗,被 視為外者或內者。苗栗地區的客家喪 禮中,女性依據喪禮儀式而有不可的 內外家之分,也顯示女性在民俗文化 體系裡,沒有一個以自己為主體的 別。以媳婦的性別秩序而言,女性 別。以媳婦的性別秩序而言,女性 發在內家與外家都不是一個主要的 後在內家與外家都不是一個主要的 養者,財產最終仍歸屬於夫家一脈之 下,以男性為優勢的父權紅利現象展 現其中。再以嫁出原生家庭的女兒 現其中。再以嫁出原生家庭的女兒 現其中。再以嫁出原生家庭的女兒 現其中。再以嫁出原生家庭的女兒 現其中。再以嫁出原生家庭的女兒 現其中。再以嫁出原生家庭的女兒 不有屬於家中一員。

## 四、喪禮中的性別關係

社會學家 Connell 將性別分為四個面向:權力關係、生產關係、情感關係與符號關係(劉泗翰譯,2004)。其認

<sup>1</sup> 父權紅利主要是指男性整體藉由維繫不平等性別秩序所獲得的利益,展現在金錢、文化、權力等形式之中。

為性別關係中有多面向的理由是,我們經常體驗到不對稱的性別關係,彷彿我們的生活有一部分是根據某種性別邏輯在運作,而另一部分又是不同的邏輯;如果這種情況發生在公領域,而不只是在個人生活,性別體系中的複雜性就更明顯了。因此筆者藉由歸納出喪禮的四種性別面向,以探討民俗文化與性別關係的交錯中,性別不對稱的情形。

#### (一) 權力關係

多數女性主義者和同志理論家將Foucault 研究權力的途徑視為理解性別權力關係的指標,認為權力範圍分佈很廣,貼近人的運作方式,並且以「規訓」的姿態衝擊人的身體、認同與感情。在喪禮的權力關係中,若採Foucault 的權力途徑來說,現代苗栗地區的女性對於喪禮的意見有自我規訓,而不提出意見,選擇以男性意見為主;或可能因為社會輿論的壓力,而不想發表意見。從個案中女性受訪者的「這樣的就盡量不要那麼多事啦!」此句話中,可見對於喪禮的忌諱與自我歸屬於外家的態度,也透露了社會輿論的壓力可能暗藏其中。

#### (二) 生產關係

在客家喪禮文化脈絡中,女性除了

平時的家務勞動外,更被賦予了喪禮儀式中的勞務。本文的受訪者也自限於性別面向的交換關係之中,將煮飯、摺蓮花定義為女性的職責,從傳統客家女性被賦予的四種勞務<sup>2</sup>中來看,喪禮的勞務也使得女性已經將此些行為納入角色的性別配置之中。女性在生產關係中負擔家務相關的責任,對於替父母買壽衣添壽之習俗,也認為理所當然是由女兒購買,若由兒子購買反而是錯誤的。但是禮俗的用意是為父母添壽,更無需區分由兒子或女兒購買,買壽衣與其他家務相關的行為,並不一定非由女性來執行。

女性在喪禮中的現代性轉變,如可 以捧斗、不用奉飯都是受社會結構的轉 變影響。在本文個案中,男女性在生產 關係上的區分有所轉換,女性成為出外 工作者、男性則負責家中的家務勞動, 進而喪禮結束後的作七供飯事宜,也由 男性負責。隨著社會脈絡的變遷,性別 配置也跟著有所鬆動,在性別的生產關 係中也隨之受到影響。

#### (三)情感關係

喪禮在情感關係中的展現可由家 屬與往生者之間的關聯來看,一方面 產生對於往生者的親情思念,一方面

<sup>2</sup> 四種勞務指的是「四頭四尾」:「針頭線尾」、「灶頭鍋尾」、「田頭地尾」、「家頭教尾」·乃從事家務工作和農事耕作的描繪。

又受限於社會制約出對靈的恐懼。因 此有藉著喪禮儀式表達對往生者的情 感依附,亦有在喪禮守靈的夜晚,面 對往生者大體時的孤單害怕。如婆婆 過世時,家中小孩守靈時聽到狗吠的 聲音,認為是阿婆回來的意象,這些 都是喪禮之中的情感表現。

傳統喪禮中以女性作為情感連結的 顯著標誌,但個案中,男性聞到花香與 香的味道聯想是否是母親亡魂歸來,呈 現出與母親情感關係的親近與緊密,另 外,本研究受訪者談到亡者歸來的經 驗,也多數集中在女性亡者,未有男性 亡者被提及曾回來家中或被感應到的案 例。

### (四)符號關係

符號關係是透過諧音或抽象事物象徵某種意義,例如在喪禮儀式中的「獵七葬」:家中接連有兩位成員相繼過世,為防止家中繼續有人往生,故以草人作為第三位替代者,在第二位往生者喪禮的儀式中,也將代替第三位的草人燒掉,以象徵第三位已消逝。或是靈堂旁會擺放往生者的一套衣物與鞋子,早上將鞋頭朝外擺放、晚會將鞋頭轉向朝內表示回家意思,象徵往生者在死後仍舊與生前一般正常生活。另外在諧音的部分,有抽褲的儀式,表示往生者留給在世者萬年富貴,因客語中的「褲」音似「富」。以及做功德儀式中撒的零錢,

有招財之意,這些都是喪禮儀式與習俗 中的符號關係。

另外,以符號作為形象的連結來 看,迎棺木掃棺、抽褲已經成為女性 (媳婦)的表徵,女性在喪禮中的符 號象徵是與家庭勞務相關的,客家女 性的四種勞務行為也表現在此文化脈 絡之中,然而,隨著社會變遷,性別 角色有所改變,掃棺儀式雖仍由女性 執行,但在供飯的程序上,則已經能 夠按照目前家中既有的勞務分配,而 亦可以由男性執行,性別的配置與階 序有所改變。

## 五、喪禮儀式中的父權紅利

Connell利用全球男女性的平均 所得計算,看出男性擁有的過剩資 源是女性平均收入的179%,而將此 種多出來的盈餘,稱之為父權紅利 (patriarchal dividend),即男性整體 藉由維繫不平等性別秩序所獲得的利 益(劉泗翰譯,2011)。金錢並不是 唯一的利益,其他還包括權威、尊重、 服務、安全、房舍供給、進入體制權 力的門路、控制自我生活的權力等等。 喪禮之中也可以看到明顯的父權紅 利,如男性通常是主導家中意見的發 落者,就算現今性別平等觀念落實生 活之中,但女性本身自限於性別政治 的框架內,使得男性仍坐擁父權紅利 的優勢。

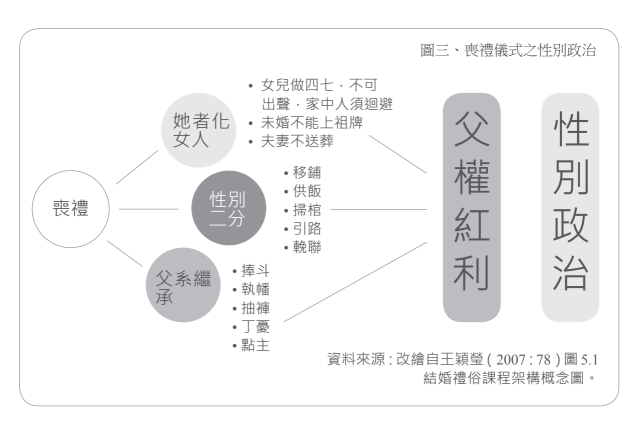
王穎瑩(2007:17-18)在〈看見 民俗裡的性別———個性別平等教育 的行動研究〉中將民俗文化的婚禮儀式 透過「她者化女人」、「性別二分」、 「傳宗接代」三種類來討論父權紅利的 影響,而筆者藉由此三種分類,進一步 分析喪禮。其中在「傳宗接代」的分類 中,筆者認為「父系繼承」的說法比 「傳宗接代」更適合用於形容喪禮中的 儀式與習俗,故在此筆者以「她者化女 人」、「性別二分」及「父系繼承」三 種分類來看出喪禮的父權紅利現象(圖 三)。

## (一) 性別二分

依據生理與性別的差異,文化體

系將男性與女性分別劃分在職場與家 務中,在以男性為主的系統中,男性 所負擔之儀式行為或所享有之權力優 於女性。在傳統喪禮儀式與習俗中, 筆者將移鋪、供飯、掃棺、引路、輓 聯與訃聞歸類至「性別二分」此區, 但儀式習俗依據時代社會演進而有所 轉變,如移鋪與供飯現今已不再依據 性別配置。

現今客家喪禮中,男女喪服有所 區分:男性著麻、女性著白;在喪 禮中、公奠時,男女有明顯位置上的 劃分;喪禮結束後,家中供奉之照片 與香袋的位置也有所不同。在現代喪 禮中,性別二分的概念仍舊是主流, 受訪的喪家對於喪禮儀式中性別二分



的狀況少有意見,甚至有喪家將此劃 分視為理所當然,視為喪禮的既定行 為。

#### (二) 父系繼承

臺灣傳統社會一直以父系繼承為 主,喪禮文化亦受到父系繼承的影響, 從長子、長孫是各項重要儀式的執行 者,服裝上也有所不同,皆可看到以 父系傳承的存在。在苗栗客家喪禮中, 點主與丁憂的執行者為男性,點主儀 式雖由外家負責執行,但是以男性為 主,沒有女性做為點主官的個案;丁 憂亦是指由兒子進行之儀式, 兩者皆 顯示了父系繼承為主軸。接著在抽褲 的儀式中,雖然是由媳婦執行,但真 正的意涵是留給家中子孫萬年富貴, 亦是針對兒子的父系繼承, 女兒是嫁 出者,不能分得家中的福氣,不在此 傳承習俗之內。媳婦進行抽褲儀式時, 並且必須下跪,若按照儀式贈與兒子 的意涵,則應該由兒子抽取才對,但 男性卻不需推行下跪儀式,父權紅利 的展現明顯。

#### (三) 她者化女人

「她者化女人」即是將女性視為社會正常秩序之外的角色、不符合標準的她者。女性的經血被視為是污穢的表象,連帶也將女人視為不好、不潔的,脫離社會系統秩序的,而為了制止女性將此

種污穢、不潔的汙染傳播出去,因此透過習俗或儀式上對女性的設限,讓女性成為她者化的女人。在喪禮中,女兒七的儀式可以看到她者化女人的表現。根據女兒七的傳說故事,女兒在嫁出後被視為外家,因而在父母喪禮時,女兒是偷偷回到家中進行祭拜儀式的,其後衍生成女兒在進行女兒七的祭拜時,家中的人皆必須避開,且女兒在此儀式中禁止說話。由此來看,女性在此儀式中明顯被歸屬於她者、在父權體系之外的她者。

未出嫁或已離婚的女性喪禮後無法納入自家祖塔與上祖牌的習俗,也是她者化女人的現象。雖然已有未婚或離婚女性納入祖牌的案例,但比例相當低,而在本文的個案中,就算宗族長輩已不涉入管轄,此性別體制的劃分仍舊相當明顯。未出嫁及離婚女性無法入祖牌的她者化女人現象,一直深植在喪禮的文化脈絡之中。

# 六、 客家喪禮的現代性轉變

在近年對於性別意識的檢討與喪 禮不奢華浪費的前提下,政府提倡以 國民現代禮儀做為喪禮的典範,希望 喪禮能夠與時俱進。在性別意識的修 正上,將喪禮中對性別有所劃分或具 有歧視性的儀式禮俗進行調整刪減, 對於喪禮鋪張浪費的部分則提倡簡化 降重。然而喪禮的主要實行者是喪家 與殯葬業者,若喪家本身或殯葬業者 具有性別意識,則喪禮中所呈現的就 會是有別於傳統喪禮中性別分工的現 象。而在苗栗地區的客家喪禮中,依 據筆者觀察,以採取國民現代禮儀的 喪家為例,雖然喪禮已經走向簡化隆 重的形式,但深入來看喪禮儀式與禮 俗,則可以發現依舊有性別二分的概 念,捧斗大部分仍由男性執行,掃棺 儀式也多為媳婦進行。女性認為這是「正常」的分工,不會主動力爭或提出疑問,自我規訓於此種性別劃分之中。但在儀式與習俗的性別階序之中,則因為不同個案的家庭因素,而有不同的配置,可以由女兒或兒子代替媳婦的角色執行儀式。客家喪禮背後所隱藏著的父權紅利現象仍然存在,只是性別階序已經有所改變。





## 參考文獻

王穎瑩(2007)。〈看見民俗裡的性別———個性別平等教育的行動研究〉。國立高雄師範 大學性別教育研究所碩士論文,未出版,高雄。

劉泗翰譯(2004)。《性/別——多元時代的性別角力》。臺北:書林。譯自 Raewyn Connell (2002) *Gender.* Cambridge: Polity Press.

劉泗翰譯(2011)。《性別的世界觀》。臺北:書林。譯自 Raewyn Connell (2009) *Gender: In World Perspective.* Cambridge and Malden: Polity Press.